## ಮ್ಗಾಗಮು ದಾನಿ Yoga and Its Obje

ఆంగ్లమూలము: త్రీఅరవిందుల

అనువాదకులు : త్రీ టి. పూర్ణ

త్రీ దివ్యమాత శత జంద గ్రంథ ప్రచురణ సమీ హైద్యాండ్ 500768.

## ను దాని లక్ష్యాలు

ga and Its Objects)

ూలము: త్రీఅరవిందులు

కులు : త్రీ టి. హార్జచందరావు

కెవ్యమాత శత జయంతి ంథ ప్రచురణ సమితి హెడ్రాబాద్..500768. Yogamu: Dani Lakshyalu

Copy Right: Sri Aurobindo Ashram Trust

Pondicherry-2.

Published by: Sri Divya Mata Shata Jayanti Grandha

Prachurana Samiti,

Hyderabad.

1st Edition: 4-4-1980

Copies : 500

C/o: Institute of Human Study,

2-2-4/1, University Road,

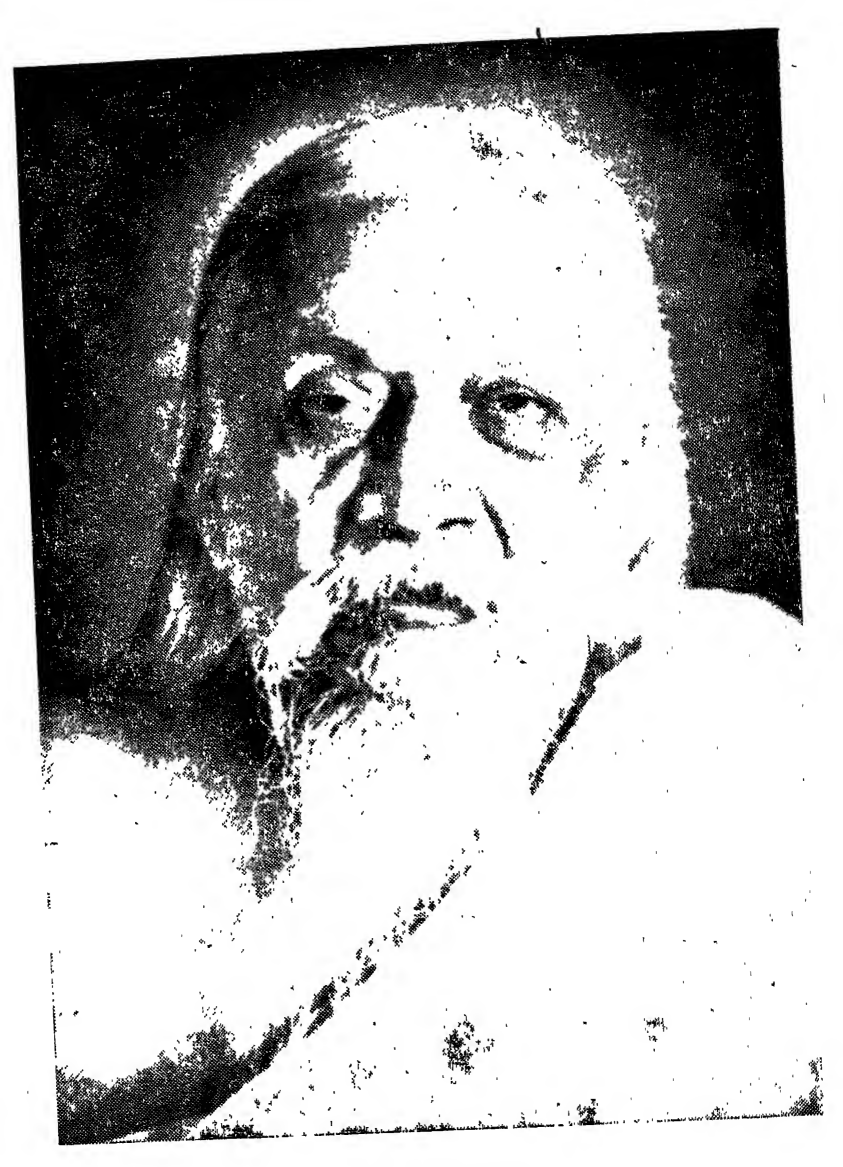
Hyderabad-5000768.

Price : Rs. 1-50

Printers : Sudarshan Printers,

Esamia Bazar,

Hyderabad-500027.



Sri Aurobindo

## యోగము: దానిలజ్యౌలు

(జ్రీఆరవిందుల Yoga and Its objects అనే గంథానికి స్వేహ్చానువాదం)

మనం ఆశ్యసించే యోగం మనకోనమేకాడు. డైవంకోసం ం దైవేద్భను [ప్రపంచంలో [ప్రవర్తింప జేయటము, ఆర్యాత్మిక పరివర్తనను కలిగించటము, మనో, పాణ, భౌతిక స్వభావంలోకి దివ్య ప్రకృతిని, దివ్యజీవనాన్ని తీసికొని రావటము ఈ యోగం యొక్క ధ్యేండుం. వ్యక్తిగత మోశుం దీనిలక్యం కాదు. వ్యక్తిగత ఆనందమే కాదు మన ధ్యేయం. క్రిస్తుచెప్పిన దేవ రాజ్యన్ని లేదా మన నత్యయాగాన్ని, దివ్యఆనందాన్ని క్రిందికి తీసికొనిరావటం మనలక్యం. దైవేద్భ ఉంటేనే మనకు మూక్తి లభిస్తుంది. ఈ నాటకానికి ఆయనే ప్రభువు. ఆయన దయ, అనుమతిలేనిది ఏ ఆత్మకూడా ఈ నాటకాన్ని విడిచిపోలేదు. ఆజ్ఞానము, భోగము ద్వందానలు-పేటిద్వారా మన మనస్సును తీసికాని పోవటం మనలో ఉన్న ఆయన ఇచ్ఛ ఒకొక్కక్ససారికావచ్చు. దీనిలో చెడ్డ ఏదీలేదు. అది దైవలీల. దీన్ని గు్తించి తన స్వేచ్ఛను తెలిసికొని కూడా దైవనాటకంలో పాఠ్రాధరి కావటం, ఈ నాటక పద్ధతిని మార్భటానికి గాను ఆయన ఆదేశంకోసం పేచి ఉండటం విచేకి లక్షణం.

ఉన్నక విజ్ఞానాన్ని ప్రమాదంనుంచి కాపాడి రశించటానికి ఒక దేశాన్ని కగవంతుడు ఎన్నుకుంటాడు. ప్రస్తుతం ఆ దేశం మన ఖారతదేశం. అజ్ఞానము ద్వందాన్లల ద్వారా, నంఘర్షణ, స్వార్థము, దైన్యము, కామసిక రాజసిక సౌక్యాలు-పీటిదాన్రా ఆనందాన్ని పొందాలని ఆయన సంకర్పించినప్పడు, ఖారతదేశంలోని విజ్ఞాన జ్యోతినీ ఆయన మందగింప జేస్తాడు. ఆదేశాన్ని అణగడ్పొక్కి ఉంచుకాడు. ఆయన పీలావినోదంలోని ఈ ఆంశంతో ఈ దేశం జోక్యం చేసుకోకుండా ఉండా లనేదే ఆయన సంకల్పం. నరుడి నుంచి నారాయణుణ్ణి నృష్టించాలని ఆయన సంకర్పించినప్పడు ఖారతదేశం మీద విజ్ఞాన వృష్టిని కురిపించి తద్వారా ఖారతదేశం ప్రపంచినప్పడు ఖారతదేశం మీద విజ్ఞాన వృష్టిని కురిపించి తద్వారా ఖారతదేశం ప్రపంచినప్పడు ఖారతదేశం మీద విజ్ఞాన వృష్టిని కురిపించి తద్వారా ఖారతదేశం ప్రవంచినప్పడు ఖారతదేశం మీద విజ్ఞాన వృష్టిని కురిపించి తద్వారా ఖారతదేశం ప్రవంచినప్పడు. విజ్ఞానం కుంచించుకొని పోయిన సమయంలో ఖారతీయం యోగులందరు, స్వీయ మోజెవలంబులై ప్రపంచాన్ని వదరిపోతారు. విజ్ఞానం వి్దృరించే సమయంలో వారుమళ్ళీ ప్రపంచంలో ప్రవేశించి వ్యవహరిస్తారు. అప్పుడు మరొకసారి జనకుడు ఆజాఠశ తువు, కార్తవీర్యడు మొదలైన యోగులు సింహాసనాలను అధిషిస్తారు.

మానవునిలోని చెవల్ల సత్య కల్యాగాల మధ్య పర్తమ్మస్తుంది. నత్య యుగంలో సామరస్యత, పర్పూర్ణత స్వచ్ఛందంగా నెలకొంటాయి. [తేతా యుగంలో ఇవితగ్గి పోయు ఇచ్ఛాశ\_క్తివల్ల నిలబడతాయి. ద్వాపరంలో మరింత పతనం జరిగి వైజ్ఞానిక నియమాల సమ్మతి వల్ల ఇవి (పవర్తిస్తాయి. కల్ యుగంలో ఇవిపూర్తిగా ధ్వంసం ఆళుతాయి. అయితే, కల్ దుష్టయుగం కాదు. మరొక సత్యయుగానికి నాండీ వాచకం. కల్యుగంలో ప్రాంచీన విజ్ఞానం అంతరించి పోయు, పేదాలు ఉపనిషత్తులలోని కొన్ని ఖాగాలు మగ్గిల్ ఉంటాయి. ఆయితే సామసర్య పరిపూర్ణతలను నిర్మించే మొదటి (పయత్నానికి అంతే ఊర్థన్గమనానికి ఈ సమయం అనుకూలంగా ఉంటుంది.

ఈ సామరస్యాన్ని ఖారతదేశం మాత్రమే కనుగొనగలదు. ఎందుకంటే, మార్పువల్లనే తప్ప-అంేట (పస్తుత మానవ స్వభావం మార్పుచెందితే తప్ప సాధ్యపడదు. యోగంవల్లనే ఈ మార్పు సంభవిస్తుంది. బయటినుంచి మనం ఏర్ప రచే రాజకీయ సామాజిక వ్యవస్థలవల్ల ఈ మార్పురాడు. మానపుని మనస్సు, కర్మ సాంగంమారి పోవాలం జే, ఈ మార్పు అంతరంగంలో జరగాలి. మనలోను ప్రపంచంలోను భగవంతుని దర్శించి, ఆ దర్శనం ద్వారా జీవితాన్ని మలచుకోటం వల్లనే ఈ మాట్ప జరుగుతుంది. పూర్ణయోగం ద్వారానే ఈ విధమైన పరివర్ధన సాధ్యపడుతుంది. ఏదో ఒక్షత్యేక ప్రయోజనాన్ని ఆశించే హఠ, రాజ యోగాల వల్లకాక ఆధ్యాత్మయోగం వల్లనే ఈ సిద్ధి లభిస్తుంది. దృశ్యమాన బ్రపంచమంతా, స్టావర జంగమ హుపమైన ఈ జగత్తుస్వాతం, దివ్యుబ్రహ్మమయంగా ఖావించి, పరాత్పరపురుషునికి న్వయం నమర్పణ చేసుకోవటమే అధ్యాత్మయోగంలోని ప్రధానస్మాతం. ఈ సమర్పణ సంపూర్ణంకావారి. ఏదీ తనకు మిగుల్పుకోకూడదు. ఏకోరికగాని, అభ్యర్థనగాని, అభ్యపాయంగాన్, "ఇది ఇలా ఉండారి. ఆదిఅలా ఉం హెలి ఇదిఆలా ఉండకూడదు అనేఖావనగాని ఉండరాదు. కోరికలు తొలగి, పైజ్ఞానికే చ్ఛమాయమై, ధ్వంద్వాలు నశించి దృశ్యాదృశ్య ప్రపంచమంతా సర్వేశ్వని వివేక శ<u>్త్</u>తనందాల అభివ్య క్రేగా గుర్తించ**టం** జరగారి. డె9వరు చేతి**రో** ఇంజన్ తటస్థంగా ఉన్నట్లు మన భగవంతుని చేతిలోని పరికరంగా తటస్థంగా మెలగాలి. ఆహంకారాన్ని పూ\_ర్డిగా తొలగించుకొని (పశాంతత, ఆనందము, విజ్ఞానము, పరి పూర్ణక్రియ మనలో వ్యక్తం ఆయ్యే పీలుకరిగించారి. ఆప్పడు మనలోని భగవం తుడే సాధకుడు సిద్దుడుకావటం చేత యోగ్రకీయల ఆనంతదివ్యశ\_క్తి మనలో పని చేయటం పారంభమవుతుంది. ఇదిమన కృషి, సామర్థ్యాలవల్ల జరగడు. ప్రకృతి పనిగా జరుగుతుంది. ఆత్యంత శ\_క్తివంతమైన రాజయోగం యొక్కా "సంయ మనం"గాని, ఖాగా అభివృద్ధి అయిన 'పాణాయామం'గాని తీవ్రభ్యానంగాని, పరవ శఖక్తిగాని స్వార్థత్యాగ పూర్వక కర్మగాని— అవిఎంత బలమైనవి, శ\_క్తికలపే అయినా—ఈ అత్యున్నత యోగక్రియ ముందు బలహీనమే ఆపుతాయి. ఈ యోగా లస్న్నీ మనశ క్తివల్ల పరిమితమైనవి కాగా పూర్ణయోగం భగవంతుని శ\_క్తి కనుక ఆపరిమితమైనదవుతుంది. ఈ యోగం ఆయన ఇచ్చకు పరిమితం అవుతుంది. ప్రపంచంలో ఉన్నమనకు ఏది క్రేయస్కరమో ఈ ఇచ్చకు బాగా తెలుసును.

ఈ యోగంలో మొట్టమొదటి క్షక్రీయ "ఆత్మనమర్పణ నంకల్పము". నిన్ను సీపు హృదయపూర్వకంగా సీ నర్వక్తితో భగవంతుని చేతుల్లో ఉంచుకో. షరతులు విధించకు, ఏదీ ఆడుగకు, యోగసిద్ధిని కూడా ఆడుగకు. సీద్వారా ఆయన ఇచ్ఛ నెరవేరాలని మాత్రమే కోరుకో. ఆడిగనవారికి ఆయాన అడిగినంతవరకే ఇస్తాడు. ఆడగని వారికి, వారికి కావలసినమీ, వారు అడిగి ఉండవలసినమీ అన్నీ ఇచ్చి అధికంగా తన్నుతాను తన క్షమపూర్వకమైన వరాలను స్వచ్ఛందంగా అనుక్రిస్తాడు.

ఇకరెండవ (పక్రియ. సీపు (పక్ర-కు తప్పకొని, సీలో దై వేశ క్రీ ఎలా పనిచేస్తున్నదో గమనించటము. ఈ దైవచర్యతో పాటు కల్లోలము, బాధలు కూడా కనిపిస్తాయి. అందుకే విశ్వాసం అవసరం. పైకి కనిపించేవి, కనిపించనివి అయిన మాలిన్యాలు సీలోఏపి ఉన్న అవిపైకి వస్తాయి. పూర్తిగా తుడిచి పెట్టనంతవరకు అవి తిరిగి తిరిగ వస్తూనే ఉంటాయి. సందేహపడకు. సందేహం కలిగినా అది తొలగిపోయే దాకా దానిని గమనించు. ఆదివరకే కొంత ఆభివృద్ధి సాధించినవారి సత్సంగములో ఉండు. ఒకమేక అదిలభించకపోతే ఆత్మనమర్పణ సూడ్రానికి కట్టు పడి ఉండు. అంతరంగంలో విషాదము, బాహ్యంలో బాధాఘాతాలు కలిగినప్పుడు ఈ గీతావాక్యాన్ని స్మరించు:

"మచ్చిత్త స్పర్వడుర్గాణి ముత్పసాడాత్ తరిష్యసి"

"ఆహంత్వా సర్వపాపే భ్యో మోజ్ యిష్యామిమాశుచ"

''నేనే మోజ్మిస్తాను." నీపు బాధపడనక్కర్లేదు. పోరాటంతో నిమిత్రంలేదు.

రోగ్రమాద పాపళయం నీకక్కరిలేదు. ఆయనను ఆక్రయించు. "నేను నిన్ను పాపాన్నుంచి తొలగిస్తాను." మోడం ఆనేది ఒక ఆద్భుతంలాగా ఊడిపడేదికాదు. పరిశుద్దత యొక్క ప్రక్రియాగా ఆదివస్తుంది. పాపాదులన్నీ దానిలో ఖాగాలే. చాలా కాలం శుభంచేయనిగదిని ఊడేృటప్పుడు దుమ్ము తెరళు లేచినట్లు ఆవిలేస్తాయి. ఈ దుమ్మునిన్ను ఉక్కిరిబిక్కింది చేయవచ్చు. అయినానరే పట్టువదలకు. "నేనుశుద్ది చేస్తాను" (మాశుచ\*) ఆంటున్నాడు భగవానుడు.

్ పక్కకు తొలగి ఉండాలం పే నిన్ను నీవు సాష్ మా త్రై నవురుషుడ వుగా తెలుసుకోవారి. పనిచేసేద్ శక్తిరూపంలో, కాళ్గా భగవంతుడే. ఆపనిని కాళ్ యజ్ఞంగా (శ్రీకృష్ణునికి ఆర్పీ న్హుంది. ఈ యజ్ఞాన్ని చూ స్తున్న యజమానివి సీవు. (పతికదరికకు నీవు ఆవనరం. దాని ఫరితాన్ని రుచిచూచేది సీపే. ఆధారమం పె ఏమిలో తెల్సే కర్తవ్యాభిమాన త్యాగం చాల తేలిక అవుతుంది. మనస్సునకు పర కాష్ట ఆయిన ముద్దికి ఎగువన ఉన్న త ముద్ది లేక విజ్ఞానం సత్యధరాక్షనికి ఆధారమై ఉన్నది. దీనికిపైన (క్రీస్తు చెప్పిన 'సీలోని దేవరాజ్యము' ఆనందము ఉన్నవి. నిమ్మ స్థితులలో మనం జాగృతులముగా ఉన్నాముకాని విజ్ఞాన ఆనందాలలో నిదా వస్థలోనే ఉన్నాము. మనలోని ఈ చై తన్యస్థాయులను మేలొక్రల్ఫాలి. వాటి జాగృతియే యోగసిద్ధి. ఆదిఆరిగిననాడు గీకలో చెప్పినట్లు భగవంతునిలో నివాసము చెసేస్థితి ఏర్పడుతుంది. దీనికి (శ్రీకృష్ణడు 'మయినివసిష్య స్యేవ'ఆనిపేర్కొన్నాడు.

ఇక ఈ యోగములోని మూడవ (షక్రియ. అన్నింటిస్ భగవంతుగానే చూడటం: ఇందులో మొట్టమొదట నర్వవ్యాపక దేశకాలాలను అవిచ్ఛిన్న నిరాకార స్థితిగా దర్శిస్తాడు. ఇదినదాత్మగా (నిట్ట్కి యము) శాంతరూపంగా ఆలశ్యంగా గోచరిస్తుంది. ఈ దర్శనంలో ప్రక్వమే నత్యంగా మిగిలినదంతా మాయగా తోస్తుంది. ఇంతటితో ఆగక, ఈ నిరాకార దర్శనానికే పరిమితుడను కాక ముందుకు సాగితే. ఇదే నదాత్మఅంతటా వ్యాపించి ఉన్నదస్తీ, నామరూపాలు కూడా బ్రహ్మ స్వరూపా లేననీ (గహిస్తావు. అప్పడు ఉపనిషత్తుందు, గీత చెప్పినట్లు 'ఆత్మానం నర్వభూతేమ నర్వభూతాని చాత్మని' ఆనే జ్ఞానానికి ఆనుగుణంగా నడుచుకొంటాను. 'నర్వంఖల్విదం (బహ్మం' అనే నూత్రంలోని నిజంతేట పడుతుంది. ప్రపంచమంతా ఒకలీలగా, నాటకంగా తోచటం ఈ యోగదర్భనానికి మంకుటాయమానమైన ఆను భూతి. ఆర్కిప్ముడు "ఆవ్యక్తో వృక్తాత్పరం" వృక్తావ్య కాలను అధిగమించినవాడని

్గహిస్తావు. నదాత్మజ్ఞానాన్ని కోల్పోకుండానే లీలాజ్ఞానాన్ని హిందుతావు. నదాత్మ మెనుక బౌద్ధులుళూన్యంగా ఖావించిన 'అనత్' అనే నిశ్శజ్ధత ఉన్నది. దానివెనుక పరాతృరపురుషుడు (పురుషోవరేణ్య ఆదిత్య వర్ల స్థమనం పరస్తాత్) ఉన్నాడు. ఇండే తననుంచి ప్రపంచాన్ని సృష్టించిన ''అనంత పరిమిత" ఈశ్వరుడు. ఆనంత శాంతశవ నారాయణుడు ప్రేమతో మనలందర్నీ తన వైపునకు ఆకర్షించి, ఆధి పత్యంతో మనందర్ని ఆకట్టుకొని నానావిధ జగత్తలో ఆనందశ క్రి సౌందర్య రూప లీలా వినోదంలో మునిగి యున్న లీలామయుడు త్రీకృష్ణుడు.

ఈ ప్రపంచం ఆయనస్థితి, జ్ఞాన, ఆనందాలపీల ఆంత నచ్చిదానందముం పదార్థం భౌతికంకాదని, చై తన్యయొక్క ఒకరూపమని ఒకనాడు నీకు తెలుస్తుంది. దానిగట్టితనం సంహతి ధృతి అనేగుణాల కలయిక అంటే చేతనయొక్క ఒకస్థితి తప్ప మేరుకాడు. అనంతగుణ బ్రహ్మరూపుడైన ఆ్రీకృష్ణుదే ఈ పదార్థ జీవ మనస్సులు. ఈ గ్రహింపు మంనకు కలిగిననాడు ఉపనిషత్తులు చెప్పిన "ఆనందం బ్రహ్మణో విద్యాన్నబిళేతకు తశ్చన" (బ్రహ్మానందం హీందినవానికి దేనివల్లా భయపడే ఆవనరంలేదు) అనే వాక్యార్థం బోధపడుతుంది. ఈశావాస్య ఉపనిషత్తు చెప్పినట్లు:

యాన్మిన్ సర్వాణిభూతాని ఆతైక్రవా భూ ద్విజానత: త(తకోమోహా: కఃశోకః ఏకత్వం అనుపశ్యత:

ఆండే సర్వభూతముతు తానుగా తెలిసినానికి మోహళోకా లెక్కడివి? అప్పుడు మనకు డ్రపంచం పేరుగా కనిపిస్తుంది. అంత శుభము, శివము, మంగళము, ఆనందమయము. మనము "నర్వభూతాత్మ భూతాత్ము"లము ఆనుతాము. ద్వ్యస్థితిని డకాశించజేసే కేందంగా రూపొంది బ్రాహ్మ్స్టీతిని చేరుతాము.

జడమనే దావిలో ఆంతర్గతంగా దైవంఉన్నాడు. అన్నమనీ చెప్పబడే పదార్థంలోనేగాక ప్రాణ, మనో, విజ్ఞాన, ఆనంద, చిత్, సత్లలోనూ ఆతడే ఉన్నాడు. పిపీరికాది బ్రహ్మపర్యంతం "చిత్" స్వరూపంలో ఆ జ్రీకృష్టుడే వ్యాపిం చియున్నాడు. కనుకనే "ఈశావాస్యమిదం సర్వంయత్కి-ంచ జగత్యాంజగత్" అని చెప్పటం జరిగెంది. సర్వళూతాలలో ఆయనను దర్శించడం సరిపోదు. సర్వ కర్మలలో, సర్వఖావనలలో ఆలోచనలలో ఆయననే దర్శించారి. ఈ దర్శనానీకి రెండు విషయాలు ఆవసరం: ఒకటి: మన సర్వ కర్మఫలాలను ఆయనకు అర్పిం చాలి. రెండు: కర్మలను నహితం ఆయనకే నమర్పణ చేయాలి. కర్మఫలత్యాగ మంటే ఏర క్రితో ఫలాలను నిరాకరించటంకాదు. ఒకలక్యం లేకుండా షనిచేయటం కాదు. దీని ఆర్థం; కావాలనీ, అవనరమనీ, ఇలా జరగాలని, ఆలా జరగటానికి ఇలా చెయ్యానినీ, మన ం ఆనుకొని కర్మ చేయ రాదు. క\_ర్థవ్యం కనుక, మన జీఏకలోని ప్రభువు ఆజ్ఞకనుక కర్మచేయాలి. భగవంతుడు ఏ ఫలితాన్ని ఆనుగాపాస్తాందో దానినే స్వీకరించాలి. "నీకేది కావాలి" అనే దాన్ని తీసి పారవెయ్యి. భగవంతునికి కావలసినదేదో తెలుసుకోవటానికి యత్నించు. నీ హృదయం, సీ భావాలు అలవాటుగాకలిగే ఉద్దేశాలు నమ్మతగినవి కాదని గ్రాహించి గీకలో అర్జనుడి లాగా భగవంతుడు డేనిని న్యకమమని, అవనరమని నిద్దేశించాడో తెలుసుకోవటానికి యత్నించు, క\_ర్థవ్యకర్మను సరిగా నిర్వహిస్తే ఆవనరమైనది. న్యకమమైనది ఆదే తప్పనినరిగా జరుగుతుందనే పూర్ణవిశ్వసాన్ని అలవరచుకో. ఫలానాఫలితంరావాలని నీవు కోరకహియనా, ఆనుకోక పోయినా అదే వస్తుంది. (పపంచాన్నంతటినీ పరిపాలిన్మన్న శ\_క్రికి కనీసం నీకున్నంత పాటివివేకం ఉండకపోదు. ఈ పాలనా నిర్వహ≈లో నిన్ను నూహాఆడిగే అవనరంగాని, నిన్ను సంప్రదించే అవసరంగాని దానికిలేము. భగవంతుడే ఆంతా స్వయంగా చూచుకుంటాడు.

మంది క\_ర్లవ్యకర్మ అందే ఏది? చెప్పటం చాలాకట్టం "గహనా కర్మణో గంతిం" అంటుంది గీత. చాలామంది క\_ర్లవ్యకర్మ అందే ఇంగ్లీ షులోని Duty అనే మహనికి వర్యాయంగా "విధ్యు\_క్రధర్మ" ఆని అనువడ్స్లూ ఉంటారు. దీన్ని వారు వై తికకర్మగా ఆందే నువ్వు దేన్ని నక్రమంగా భావిస్తున్నా వో ఆది లేదా నంఘానికి జాతికి మానవతకు మేలుకలిగించేది ఆని విర్వచిస్తారు. అజ్ఞానుల వ్యక్తి గత ఆహంకారాన్ని అణచడానికి, వారి కోర్కల కోలాహాలాన్ని అదుపు చేయడానికి ఈ వ్యక్తిగత సాంఘిక విధుణం ఆవనరమే కావచ్చు కాని వ్యక్తి గత సాంఘిక విధ్యక్త ధర్మానికే కట్టబడినటైతే మనుష్యడు మంచివాడు అవుతాడేగాని, పూర్ణయోగాన్ని నఫలంచేసుకాన్న వాడు మాత్రంకాదు. అప్పుడు ఒక ఫలాకాండ్ స్థానంలో మరొక ఫలాకాండ్ (పవేశిస్తుంది. ఈ ఉన్నత ఫలితాలకోనం ఆతడు ఇతోధిక కృషిచేస్తాడు. ఆవిలభించకపోతే దుశిస్తాడు. పరోవకార పారీణుని వాంభా తీడ్రక ఆన్నింటిసీ మించి ఉంటుంది. పుజ్యభావనలో పాతుకుపోయిన ఆహంకా రాన్నిమించిన కతోర ఆహంకారం ఉండదు. ఎందుకంటే తన దృష్టిలోను డజల దృష్టిలోను ఈ అహంకారం నమర్ధనీయంగా కనిపించటంచేత, ఉన్నత న్యాయానికి

తెలఒగ్గ వలసిన ఆపనరం వారకి కనిపించదు. ఒక మేశ ఫరితాలను గురించి దుఃఖం లేదనుకున్న రాజనకర్మ చేసే వానికి ఉన్నంత్మకమ సంఘర్షణ ఉంటాయి. సంఘ ర్ఘణతో, ఆ తుతతో, ఆయానంతో త్రిగుణాత్రీతుడు కాకపోవటం అలా ఉంచి, గుణాలకు వానిసగానే ఉండిపోతాడు.

వ్య క్రీగత పుణ్కం సాంఘకవిధి ఆనే అఖ్పాయాల ప్రాబ్ల్యం వల్లనే అస్టునుడు యాద్ధ విముఖుడైనాడు. అకని హేకువాదాన్ని ఎదుర్కొచకుంటానికి త్రీకృష్ణడు రెండు వేర్వేరు ఖావాలను ప్రతిపాదించాడు. ఒకటి బద్ధడై మొంజెన్వేషి యైన వానికోనం తక్కువ స్థాయికి చెందినది, మరొకటి మొంజ్లపాప్తి పొందిన వానికి కావలసిన ఉన్న తమైనది. మొదటిది శాష్ట్రము. రెండవది నమర్పణ, ఆంటే కర్మకలాన్నే గాక కర్మను గూడ భగవదర్పణం చేయటం మన కోరికలు, హేకు వులు త్రీవవాంఛలు ఇష్టాఇష్టాలకు పేరుగా ఒక ప్రమాణాన్ని నెలకొల్పటమే శాష్ట్ర ప్రయోజనము. దాన్నిపాటి స్టే సాత్విక అహంకారాన్ని కూడ తగ్గించి మోడానికి సిద్ధవరుస్తుంది. పూర్వకాలంలో శాష్ట్రం.అంటే పేదధర్మము. ఇది మానవ మానసిక తత్వంయొక్కా, ప్రవంచే సూతాల యొక్క రో తైన జ్ఞానంమీద ఆధారపడి మానపుడు తన్ను తాను తెందుసుకొనేటట్లు తన స్వఖావాన్ననునరించి జీవించేటట్లు చేస్తుంది. ఆ తరువాతి కాలంలో చాతుర్వర్ణ వ్యవస్థను ఆవలంబించిన స్మృతులు శాష్ట్రంఅయినాయి. తదనంతరం గుడ్డీఆలవాట్లు ఆచారాడు సంఘమర్యాదడం శాష్ట్రం ఆయినాయి. ఇది తామసిక స్థితి: బంధస్థితి.

ఆహంకారం ఎంతగొప్ప శాస్త్రాన్నైనా దుర్వినియోగం చేస్తుంది. పుణ్యా హంకారము, ఇష్టాయిష్టాలతో వ్యక్తిగత ఆభిపాయాలతో కూడిన ఆహంకారము ప్రవేశిస్తాయి. శాస్త్రము శబ్దబహ్మము. అయితే మోజెనికి సిద్ధపడటమే చాలదు; నిజమైన మోజ్ పై పునకు శీయంగా పయానించారి. ముక్తజీవి, కర్మత్యాగి శాస్త్రాన్ని దాటిపోశాడు. "శబ్ద బహ్మతి వర్తతే".

్రకృతియేదై వశాననంపల్ల మన కర్మలన్నింటినీ చేస్తున్నదనిమన స్వభావాన్న నుననరించి దైవము మనకర్మను నిర్ణయిస్తాడని (గహించటమే కర్మనమర్పకణకు నరి అయిన పునాది. ఆ కథణంనుంచి ఆ కర్మఆయనదే ఆవుతుంది. ఆ కర్మనీది కాదు. దాని బాధ్యత సీదికాదు. కర్మ బంధమూరేదు. భగవంతుడు నర్వస్వతం త్రుడు ర్షభువు కమక ఆయనకూ బాధ్యత ఆనేదిరేదు. మనకర్మ 'స్వభావనియతమే' ఆయినా స్వభావం భగవంతుని పరికరం ఆయివోయింది. అజ్ఞాన సంసాధారాలు హూ\_రైగా నిండిన మనలో ఈజ్ఞానం కలగటం అంత సులభంకాదు. దీన్ని త్వరగా పొందటానికి మూడు మొట్లున్నాయి.

ఒకటి: "త్వయాహృషీకేళ హృదిస్థితేన యథానియుక్తో తథాకరోమి" ఆనే వాక్యానికి ఆనుగుణంగా జీవించటం.

రొండు: పై తత్వం ఆలవడిన తరువాత రౌవడవడశలో "ఈశ్వరన్నర్వ భూతానాం హృద్దేశే౭ర్జున తిష్టతి త్రామయన్ నర్వభూతాని యుంతారూడాని మాయయా" అనే

గీతాక్లోకం చెప్పిన జ్ఞానంలో జీవించగలము. ఈ దశలో "తథాకరోమి" ఉండదు. "గుణావర్తన్న పేమ" (గుణాలేపని చేస్తున్నాయి అని తెలుస్తుంది. గుణాలు చేస్తున్న వాటినీ స్వభావం నిర్ణయించిన వాటినీ పేర్పరచటం కష్టం. స్వభావంలోని కల్మమంపల్ల పాపపుణ్యాల ఖావన తలఎత్తుతుంది. భగవంతుని చేతిలో నిన్ను నీపు ఉంచుకున్నావు గనుంక నీలోని కల్మషాలను అతడే తొలగిస్తాడని గుర్తుంచుకో. అయితే పాపానికో పుణ్యానికో ఆంటిపట్టు కోకుండా మాంత్రం జాంగతపడు. "నమే భక్తం (పణశ్యతి" ఆని ఆయన మనకు ఆభయం ఇస్తున్నాడు.

మూడు : త్రిగణా త్రుడపు కావటం మూడవదళ. ఆంతే జ్ఞానరావ మైన నేత్వగుణం క్షకాళజోక్రిగా, కర్మరాప రజోగుణం తప్పునా, ఆలిస్య రూపతమోగుణం సమతలేక శాంతిగా రూపొందాగి. ప్రకాశము, తపస్సు సమత లుగా త్రిగుణాలు రూపొంది సామరస్యాన్ని సాధిస్తాయి. ఆంతకు ముందుగానే మనలోవ\_ర్తిసున్నది ఒక మహా విశ్వశ\_క్రియే తప్ప మన శరీరగత శక్తిగాఎస్, ఆమహాశక్రియే సీకోనం ఆలోచిస్తున్నది, ఖావిస్తున్నది, కర్మలను చేస్తున్నది ఆసీ మన హృదయమనో శరీరాలను ఆశక్రియే నడిపిస్తున్నదనీ, నీకు తెంటస్టుంది. దీనివల్ల ఆనందం కలుగుతుంది. నీ మనో హృదయ శరీనములు సీవి కావు, భగవంతునివి. సీపు కేవలం నచ్చిదానందంలో ఒక కేందానివి. ఈ ఆధారంలో భగవంతుడు పర్తిస్తాడు. "యన్యనాహంకృతోఖావో బుద్ధిర్యన్యనతిష్యతే" ఈ ఆత్మార్పణకే (శ్రీకృష్ణడు ఆధిక ప్రాథాన్యత నిచ్చాడు: అందుకే

"మయినర్వాణి కర్మాణి సన్యస్థాధ్యాత్మ చేతసా

నిరాశ్ నిర్మహాళూత్వాయుధ్యన్న విగతజ్వరం " ఆంటున్నాడు. ఈ ఫూర్ణ మహా మోజోనికి సీపు నిస్పృహాడవు, నిర్ద్వందుడవు, నిరహంకారుడవు కావారి. అన్నింటిన్ సంతోషంగా స్వీకరించారి. ఎందుకంటే, మన టియుడైన భగవంతుడినుండే ఆన్నీ వస్తున్నాయి. ఈ జ్ఞానం, ఈ భ\_క్తి ఈకర్మ ఆత్మారప్రణ సంకల్పంపల్లనే కఱుగుతాయి.

ఆహంకారమే ద్వంద్వాలను బంధకృంఖలాలుగా మార్చివేస్తున్నది. అహం కారం నత్వ,రజన్త మో అహంకారాలు అనే మూడు విధాఅంగా ఉంటుంది. రజో అహంకారం కర్మను, కర్మవలాలను కోరుతున్నది. దీన్ని వివారించటానికే "మా కర్మఫలహేతుర్భూం" అని చెప్పబడింది. తమోంఆహంకారం సోమరితనాన్ని, సుఖాన్ని కోరుతున్నది. దీనిని తొలగించటానికి కర్మనంగ వివర్జన బోధించ బడింది. సాత్వికాహంకారము జ్ఞాన, నంతోషాలతో బంధిస్తుంది. తన పుణ్యము తన ఆధ్రిపాయాలన కమత అర్జునుడిలాగా వ్యక్తిగత పరోషకారటుద్ధి, న్యాయము, పుణ్యము దీనిలక జూఱు. దీన్ని పోగొట్టుకోవటానికే "సుకృతదుష్క్ ఎతులను" అధిగమించారి.

్రిగుణాలకు వాటి ప్రమాదాతు వాటికి ఉన్నాయి. ఓజోగుణంవల్ల (పమాదం "నేను చాలా గొప్పసాధకుణ్ణి, నేను చాల పురోగామించాను, నేను భగవంతుని మహాయుధాన్ని" అనుకోటం. భగవంతుని విషయంలో ఆయన కన్నా తనకే ఎక్కువ ఆసక్తి ఉన్నట్లుంటాడు. భగవంతుడు తనద్వారా వర్తిస్తు న్నాడని వైజ్ఞానికంగా భావిస్తాడు. ఇతరులలో కూడా దైవాన్ని చూస్తూ ఆతృతను ఆదుపు చేసుకోవటం అవనరం.

తమోగుణంవల్ల కరిగే (పమాదం రెండు విధాలు: ఒకటి "నేను బలహీ నుణ్ణి, పాపిని, దురదృష్టవంతుణ్ణి, ఆజ్ఞానిని, పనికిమారిన వాడిని, వాడికన్నా తక్కువాణ్ణి, పీడికన్నా తక్కువ వాడిని, నా లాంటివానిద్వారా భగవంతుడు ఏమిచేయ గలడు" అనుకోటం. తన పరికరాల ఆసమర్థతవల్ల భగవంతునికేమో కొంతవచ్చి నట్లు: 'మూకంకరోతి వాచాలం పంగుం లంఘయాతేగిరిం' అనేది విజం కానట్లు: నీవుకూడ బ్రహ్మవే. దివ్యశక్తి నీద్వారాకూడా పనిచేస్తున్నదని గుర్తుంచుకో. రెండు:[పశాంతి లభించగానే దానినే అంటి పెట్టుకొని ఆ సుఖాన్ని ఆ నిష్క్రియంగినీ పదలకుండా ఉండటం లోక సంగ్రహకర్మను భగవానుడే నిర్ణయించాడు. [పపం చం మశ్శీ ప్రకృతిలో పడిపోవడం ఆయన ఇచ్చకాదు. నిష్క్రియతకు అంటి పెట్టుకోవటం అంటే మన కర్మను భగవంతునకు కాక ఆహంకారానికి అర్పించినట్లు అవుతుంది.

ఇక సత్వగుణ ప్రమాదం ఇది: సాధనలోని ఒక క్రియామ అంటి పట్టు కోవటం ఒక ప్రేక్స్ సిద్ధిలో ఆనందంహొందటం. తన శుద్ధిని గురించి నంతోషించ టం, ధిగవత్స్పర్శవల్ల లభించిన ఒకశ క్రినో, ఆనందాన్నో, న్వతం త్రతనో గురించి మురిసి పోవటం. నువ్వు ఒక్కటి గు ర్తుంచుకో. ఈయోగం సీకోసం కాదు. పై వన్నీ యోగలక్ష్యాలుకావు ముందే భగవంతుని పీడికోరనని నిశ్చయించుకున్నావు. ఆయన ఇచ్పినదాన్నే స్వీకరిస్తానన్నావు, ఉన్నత సాత్యకాహంకారంనుంచి నువుష్ట్రి కావారి. స్వార్థరహితమైన ఆత్మ భగవ్రత్పా ప్రివల్ల కలిగిన ఆనందాన్ని కూడా వదఅంకొంటుంది. ఆన క్రిరేకుండా సంతోషానందాలను స్వీకరి స్థేనే సీఎం సీదృడవు రేదా గీతాఫర్ఖాషలో పరిపూర్ణ మానవుడవు కాగలవు.

ఇంతవరకు యోగ (ష(కీయలు మూడు ఆనీ తేలింది. ఒకటి: ఆత్మనమర్పణ నంకల్పము. రెండు: ఆత్మజ్ఞానం ద్వారా ఆధారానికి విడిగా నీలబడటం. మూడు: నర్వత భగవంతునే దర్శించటం, కర్మఫలాలను కర్మలను కూడ బర మేశ్వరార్పణం చేయటం. దానివల్ల ఆహంకౌర ద్వింద్వాలనుండి ముక్తుడవై,శుద్ధ, ముక్తి సిద్ధరూపుడమై ఆనందమయుడను కౌవటం. అయితే సంకల్పం అనేదిగనుక జరిగితే వైషశక్రియే (వకృతియొక్క మహా(ప(కియు ద్వారా మిగిలిన దాన్మంతా తానే నెరవేరు స్తుంది. నీవల్ల తప్పనిసరిగా కావలసింది "ఆనుమతి" "న్మృతి"నీ మంచిని స్తుతించుకొంటూ, చెడును తిట్టుకొంటూ ఉండకుండా నీలో జరిగే దాని నంతా సాధనాఖాగంగా ఆనుమతించాలి. తాత్కాలిక ఆనుమతి ఆంటే నిర్ణప్తంగా లోంగి ఉండటం. శాశ్వత ఆనుమతి అంటే రాబోయే ఫలితాలను ముందుగానే అంగీ కరించి పాంఛారహితంగా ఇచ్ఛను వ్యవహరింప జేయుటం. ఈధృతి ఉత్పాహాలీ లక్షొన్ని చేరటానికి కావలసినవి. వ్యాకులత, కల్లోలాన్ని ఆలనటను కలిగించి తీవనుఖ దుంఖాలని స్తుందే కావి సువి సృతమైన ఆనందాన్నివ్వదు. ఈ మార్గాన్ని అమనరింప దలచినవారు ఉపనిషత్తులు "దారులు"గా ఉండాలి.

స్మృతి అంటే అబ్దమత్తం. టిగుణపేగంవల్ల.స్మృతి నష్టమై, యోగి మృడౌతాడు. దారి తప్పుతాడు. ఈ బ్రమాదం వచ్చినప్పుడు నీవు విచారించవడ్డు. భగవంతుడే నీ వ్యవహోరాలన్నింటిని చూచుకొంటాడు. ఒకమేశ నీవు ఆ విధంగా పడి పోవటమే, ఆవసరమేమో! శిశువులాగా నీవు ఆ విధంగా నడక నేర్చుకోవచ్చు నేమో! యోగాన్ని దాని లజ్యొలను సదాస్మరణ చేయుటంవల్ల అడ్రమత్తుడవుగా ఉండాలను కోవటంకాడు. నర్వత్ భగవంతుని న్మరించడం ద్వారా గీతలో చెప్పిన "నిత్య ఆనుస్మరణ" కావాలి. మొదటినుంచీ ఆత్మార్పణం చేసుకొన్నవారి మాంగ్గం సుకరం, నుశ్భీమం ఆవుతుంది. వారిని గురించిన డ్రహేశ్సైలేదు.

ననత్సుజాతీయంలో సిద్ధికి నాలుగు విషయాలు అవసరమని చెప్పబడింది. ఆవి శాడ్ర్మము, ఉత్సాహము, గురువు, కాలము. శాడ్రము అంటే మార్గాన్ని బోధిం చటం. ఇంతవరకు చెప్పినదంతా అదే. ఇక ఉత్సాహం ఆం ేట అనుమతి, నిత్య స్మరణ. గురువు భగవంతుడు. మొగ్గిలిన దానికి సమయం ఆవసరం. జ్ఞానం కలిగిన తర్వాత భగవంతుడే గురువులప్ప విషయాన్ని సీపు (గహిస్తాపు. బయట (పతిచిన్న సందర్భము ఏవిధంగా సూజ్మ్ చూప (పణాళికవల్ల ఏర్పడిందో, సహజయోగ ప్రక్రియను సాగించటానికి అనంత విజ్ఞానం ఆ సందర్భాన్ని ఏపిధంగా ్రపకటించిందో, అంతర్బాహ్యచలనాలు ఏవిధంగా అమర్చబడి వున్నాయో, అవరి పూర్ణతను తొలగించి, పరిపూర్ణతను కలిగించటానికి అవిఒక దానిపై ఒకటి పనిచేసే టట్లు ఏవిధంగా చేయబడినాయో నీవు చూస్తావు. ఒకమహా ్రేమ, విజ్ఞానము, నిన్ను ఉద్దరించటానికి పనిచేస్తున్నాయి. అందువల్ల సమయం పట్టుతున్నదని బాధ పడకు. చాలా ఆలస్యం అనిపించినా ఆపర్హూర్ణత్వాలు, ఆటంకా**లు** సంభవి స్టే ఆప్రమత్తడవు, ధిరుడవు ఉత్సాహావంతుడవుగా ఉండి,మిగిలినదంతా భగవంతునికే విడిచిపెట్లు సమయం ఆవసరం. నీలో జరుగుతున్నది (జహ్మాండమైన కార్యము-నీ మాన్న (వకృతిని సాంతం దివ్య (పకృతిగా వరివ\_రైన చెందించటం. శలాబ్దా∞ పట్టవలసిన పరిణామాన్ని కొన్ని సంవత్సరాలలోనే జరిగేటట్లు చేయటం. కాబట్టి సమయం పట్టిందను కోవద్దు. చాలా తొందరలో ఫరితాలనిచ్చే ఇతర మార్గాలు న్నాయి. ఏదో ఒక నిర్దిష్ట్ర క్రామ్ సీకిచ్చి ఏదో చేస్తున్నాననే సంతృప్తిని నీ అహంకారానికి కలిగిస్తాయి. ఈ రోజు ఇన్ని ఆధిక ప్రాణాయామాలు, ఇంత అధిక కాలం ఆననాలు, ఇన్ని అధిక ఆవృత్తుల జవము మొదలైనవి ఇలాటివే. ప్రిటిలో ఇుత చేస్తే ఇంత అభివృద్ధి అని ఉంటుంది. కానిఒకసారి ఆవద్దతిని అనుసరిస్టే దానికే కట్టబడి ఉండాలి. ఇవస్నీ మానవ పద్ధతులేగాని ఆనంత శ క్రికియా పద్ధ

తులు కావు. ఈ శ క్రి నిశ్శబ్దంగా కానరాకుండా లక్ష్య్ పైపుకుసాగి పొతుంది. ముందుకుపోతుంది; మళ్ళీ ఆగినట్లు కనివిస్తుంది. అప్పుడు తానుచేసిన బ్రహ్మండ మైన కార్యాన్ని జయోత్సాహంతో ఒ్రకటిస్తుంది. కృత్రిమ పద్ధతులు మానవుని తెలివితేటలు నిర్మించిన కౌల్వలవ**ంటి**వి. వాటిలో (ప**యా**ణం సులభం, షేమం నిశ్చతం. ఆయితే ఒక నిర్దిష్ట్ స్థలాన్నుంచి మరొక నిర్దిష్ట్ స్థలానికి మాత్రమే అవి మనలను చేరుస్తాయి. మన యోగమార్గము విశాలము పథవిహీనము అయిన సము ద్రము వంటిది. దీనిద్వారా ప్రపంచం లోని అన్ని ఖాగాలకు విస్తానంగా ప్రయాణం చేయగలను. అనంత స్వేచ్ఛను పొందటానికి అనుమతి లభిస్తుంది. నీకు కావల సిందల్లా ఒక ఓడ, ఒకనడిపే చ్రకము (Steering wheel), దిక్సూచి, ఇంధనము, విపుణుడైన నావికుడు. బ్రహ్మవిద్య నీ ఓడ, విశ్వాసమే నడిపే చక్రము, ఆత్మా ర్పణ దిక్సూచి; దైవాజ్ఞతో లోకాలను సృజించి, పాలించి నాశనంచేసే తల్లి ఇంధ నం, నావికుడు సా 🖫 త్ర్మ భగవంతుడే. ఆయితే ఆయన పనిచేసే విధానం ఆయనది. ఆయన సమయం ఆయనది. ఆయన మార్చెన్ని గమనిస్తూ ఆయన సమయంకోసం నిరీక్షించు (Watch his way and wait for his time). శాస్త్రాన్ని స్వీకరించి గురువుకు విధేయుడవు కావటం యొక్క ప్రాముఖ్యతను గుర్దించు. అంతేగాని హేతువాదాన్ని దాని అర్హతను (గహించిక ముందే, సౌంద ఊహలను ఎక్కువ తక్కువ ఖావాలను హేతువుపేరిటక్కుక్తిగత విజ్ఞానం అనుసరించాలని యురోపి యనులవై అనుకోకు. తత్వచర్ఫలతోను, సూ శ్మ్మ పేదాంత సిద్ధాంతాలతోను పొద్ద పుచ్చడం ఈనాటి ఫాషన్గా తయారైంది. మాయ, అద్వైతాలను ముందుకునెట్టి ఆన్యాత్మికానుభవం స్థానే వాటిని (పతిష్టిచటం జరుగుతున్నది. ఈ ఫాషన్లను నుప్పు అనునరించకు. ఇలాంటి (పశ్నలతో సీసమయాన్ని దండుగ చేసుకొని తబ్బిబ్బుపడకు. నీలో విజ్ఞానం మేల్కొన్నన్నుడు ఈ స్థాన్నలన్నింటికి పుష్కాల మైన తేజోవంతమైన సమాధానం లభిస్తుంది. తత్వచర్చకు చోటుతేక పోలేదుగాని అది ఆధ్యాత్మి కానుభవానికి చెరిక తైగా మాత్రమే ఉండారి. దాని అంతట ఆది శుష్క్రపాండిత్యం తప్పపేరుకాదు. సహాయ పడటానికి మారు అద్ని మార్ధానికి అడ్డుగోడగా నిలుస్తుంది. ఈ మార్గాన్ని అంగీకరించిన తర్వాత ఆనవసర భయ సందేహాలు మాశ్నలు వదగ్రొపెట్టి దాని శాస్త్రాన్నే అనుసరించు. మనస్సు ఉన్నత జ్ఞానం గ్రహించేటందుకు ఆనువుగా దానిని నిర్వికారంగా (Plastic) ఉంచుకో. ఆనుభవాన్నే గట్టిగా పట్టుకొని ఉండు. చీకటి అనిపించిన చోట వెలుగుకోసం నిరీడిందు. అదివరకే ఈ మార్గాన్ని చేపట్టిన జీవన్మార్గ దర్శకులనుండి, గర్వపడక, అందినంత సహాయాన్ని స్వీకరిందు. నర్వదా ఓర్పువహిందు. నంకుచిత నిర్ణయాలు చేయడానికి త్వికపడకు. సీలోని అంతర్యామి జగద్గురువు సహాయంమ్వ ఆధారపడి మరింత పరిపూర్ణమైన అనుభూతికోసం, మరింత పూర్ణమైన వెలుగుకోనం నిరీడిందుకూ ఉండు.

ఇక్కడ మాయావాదాన్ని గురించి కొంతచెప్పటం ఆవసరం. ఐరోపా హేతువాదము. ఇంట్రియవాదము కారణంగా ఆధునిక ఖావాలు చొచ్చుకు ప్రాయిన ఆద్వైతబోధన ఈనాడు చాల ఎక్కువవగా కానవస్తున్నది. దీనికి తన్ను బాధ్యుడుగా చేసినందుకు బహుశః శంకరుడు విౖభాంతుడవుతాడు. ఈ ఆధునికుల బోధలు చాలామందిని చికాకు పరుస్తున్నవి. ఏకప్ష తత్వశాస్త్రాలు పాజ్కిక సత్యా లను చెపుతున్నాయని గుర్తుంచుకో. భగవంతుడు నిర్మించిన ఈ ప్రపడంచ కఠోర తర్కబద్ధంకాదు. గానమాధురిలాగా ఆది అనేక పై దుధ్యాల సామరస్య స్థితి. ఆయన స్థితి నిరాపేడము, స్వేచ్ఛా పూర్ణముగనుక దానిని తార్కికంగా నిర్వచించడం కుద రదు. అన్నిమంకాలను అనుమతించే మతం ఉత్తమమతం ఏలా ఆవుతుందో అలాగే ్రపతి తత్వశాస్త్రానికి దాని సముచిత స్థానాన్ని దానికిచ్చి, ఆన్నితత్వ శాస్త్రాల సత్యాలను అనుమతించేదే ఉత్తమ తత్వశాడ్తుం అవుతుంది. మాయు ఆనేది ఒక ఆనుభవం-ముఖ్యమైనది కూడాను. తనకు ఆది విస్పష్టంగా విశాలంగా కనిపించటం వల్ల శంకరుడు దానిని ఆవసరమైన దానికన్న అధికంగా నౌక్కిచెప్పటం ఇక నీ కోసమంటావా లీలా ఖావనను స్థిరంచేయి, ఇది మాయాఖావనకన్న లో తైన తీక్షమైన పదం. 'లీల' మాయాఖావనను ఇముడ్చుకాని దానిని ఆధిగమ్సుంది. మథురా బృందావనాలలో త్రీకృష్ణనితో ఆడుకోవటానికి నిశ్చయించుకొన్నావు కనుక అన్ని వస్తువులు నిష్పలమనే ఖావనవల్ల సీకు ఉపయోగంలేదు.

భగవంతుడు ఒక్కడే అయినా ఆయన ఏకత్వానికే బద్ధడుకాడు. ఆయన సర్వదా నానా విధాఅంగా అఖివ్మక్తం ఆపుతున్నాడు. అలాకావటం గత్యంతరం లేక పోషటంవల్ల కాదు. అది ఆయన ఇచ్ఛ. ఈ అఖివ్మక్తికి ఆవతల ఆయన "అనిదైశ్యము" అనిర్వచనీయము. దానిని ఒకటి అనలేము, 'బహు' ఆనలేముం. ఉపనిషత్తులు తదితర పవిత్రగంథాలు బోధించేది ఇదే. ఆయన 'ఏకమే వాదిన

తీయం' మాళ్ళ్ ఈ మనిష్, ఆ స్త్రీ, ఆ నీరి రెక్కలపడ్, ఆఎ(రకళ్ళది ఆయనయే. అతడు శాంతుడు; ఆనంతుడు; జీవుడూ ఆతడు." నేను అశ్వత్థవృక్షాన్ని" అని కృష్ణుడు గీతలో అంటాడు. "నేను మృత్యువును, నేను వైశ్వానరుడను, నేను జరరాగ్నిని, నేను వ్యాసుడును, నేను వాసుదేవుడను, నేను ఆర్జునుడను" ఇదంతా ఆయన ఆనంతస్థీతిలోని చైతన్యం యొక్క్ కీడ, ఆయన ఆభివ్యక్త రూపాలు కాబట్టి ఆవస్నీ నిజమే. మాయ అంజే తాను ఆఖివ్య క్రం ఆవుతున్న పరిస్థితుల నుండి బ్రహ్మ తాను స్వేచ్ఛగా పేరై ఉన్నాడని తప్పపేరే అర్థంలేదు. ఆయనను మనంచూచే విధానంవల్ల గాని, ఆయనను గురించి ఆనుకునే దానివల్ల గాని ఆయన పరిమితుడు కాడు. వస్తువులకు భగవంతుని నుంచి పేరైన ఆస్తిత్వం ఉన్నట్లు ఖావించే అజ్ఞాన మాయనుంచి తప్పించుకోవాలగాని భగవంతుడి నుంచికాడు; చైతన్య నుంచికాదు. భగవంతుడు పరిమితులకు అపరిమితుడు, ఐద్దులకు స్వతం తడు, నారదుడు, త్రీకృష్ణని ప్రతిగోపిక ఇంట్లోనూ ఉన్నట్లు చూచిన కథ నీకుగు ద్రందా? ఈ కథ**లోని భ**\_క్తి**ఖావనను ఆలాఉం**చితే <sub>(</sub>పపంచ లీలకు ఈ కథమంచి ఉదాహారణ. సర్వమూ అతడే. పైకీ పేరుగా కనిపిస్తున్న క్రవ్తి త్రేమ ఉన్న పురుషో త్ర ముడు అతడే. ప్టన్నింటిన్ తనలోకి లాకొండుంటాడు. తన ఇచ్చననునరించి మళ్ళి బయటను రప్పిస్తాడు. ఒకదృష్టిలో వీరంతా ఆయనతో ఎకమై ఉన్నారు. దృష్టిలో వారు ఎప్పుడూ వేరుగానే ఉన్నారు. ఈ దృష్టులలో పిద్దినిజమనే వివాదాల వల్ల ఒరిగే లాభంలేదు. భగవంతుని చూచేవరకు, ఆయనను నిన్నుకూడా నీవు తెలుసుకొనేవరకు పేచిఉండు. ఆప్పడు వాదోపవాదాలు అనవసరం అవుకాయి.

పేటన్నింటినీ గురించి ఊహించటమే మనలక్యం కౌడు. వాటిని అనుభ వించటం మనగమ్యం. మనం భగవడ్డూపులంగా అఖివృద్ధి పౌందాని. ఆయనలో ఆయనతో నివసించారి. ఆయన హర్షశక్తులు మనద్వారా ప్రవహించే కాల్వలముగా ఆయన కర్మలకు పనిముట్లుగా కావారి. ఆన్ని ఆశుఖాలనుంచి పరిశుడ్ధులమై ఆయన స్పర్శచేత పరివర్ధనపొంది ప్రపంచంలో దివ్య విద్యు త్తును సృష్టించే 'దైనమో' లాగా మనం రూపొంది ఆవిద్యు త్తును ఉజ్జ్వలంగా ఉత్తేజకరంగా మానవ జాతిలో ప్రవహింప జేయారి. మనలో ఒక్కడు ఎక్కడ నిలబడితే ఆక్కడ చుట్టా ఉన్న వండలాడిమంది ఆదివ్య పకాశంతో, శక్తితో నిండి పోవారి. భగవంతునిలోను ఆనందంతోనూ నిండిపోవారి. చర్చతు, కట్టబాట్లు, మతాతు, తత్వకాస్తాంలో అసీస్టి మానవులను రశ్వచటంలో విఫలం కావటానికి కారణం వాటికి పై జ్ఞానిక కర్గాతు, సిద్ధాంతాతు, ఆచారాతు, వ్యవస్థలతో శ్రీక లేకుండా పోయింది. ఆచారశుష్ట్ర డిక్మనాలు పట్టినంతగా (ఇవే మానవజాతిని రఓంచేటట్లు:) మరొకటి వాటికి పట్టలేదు. ఈ గోడవలలో అసలైన విషయాన్ని ఆక్మశ క్రిని పారిశుహ్హాన్ని వారు ఓస్మరించారు. మళ్ళీ మనం ఆ పై పుకు మోవారి. (క్స్త్రీ సిద్ధాంతమైన మానవజాతి పార్శుస్త్రిము పూర్ణతను, మహమ్మదు సిద్ధాంత ైన పరిపూర్ణిదాన్యము, ఆత్మనమర్పణ <u>వై</u>ప ేవను, చైతన్య సిద్ధాంతమైన దివ్య వరిపూర్ణ ్రేమ ఆనందమును, తిరామ కృష్ణని సిద్ధాంతమైన సర్వమత సమైక్యత మానవునిలోని ఓవక్షమును షన్మ స్వీకరించారి. ఈ సెలయేళ్ళన్నింటినీ ఏకంచేసి ఒక మహానదిగా, పరశుడ్డ ము దాయిని అయిన గంగానదిని సృష్టించాలి. భగీరధుడు గంగానదిని కిందికి తెప్పి తనపితరుల చితాభస్మాలపై ప్రవహింప జేసినట్లుగా భౌతిక బడ్డు పై మాడ్షకాతి జీవితంలోని మృత్యువుమీద ఆగంగాప్రవాహాన్ని పారించారి. ఆప్పును మాడివ జాతిలో ఆత్మ పునర్భవిస్తుంది. సత్యయుగం భూమిమీద ఆవతరిస్తుంది. ఏల యొక్క లజ్య్ అంతమా త్రామ్ కాదు. మానపునిలో ఉన్నతోన్నతంగా మానిక త్వాన్ని వృద్ధిచేసి ఆధికాధికంగా దివ్యజీఎని పెంపొందించి, స్వర్గాన్ని మామి మీదను మరింతగా దింపి మానవుణ్ణి మళ్ళీమళ్ళీ ఉద్దరించటానికే ఆవతారాలుదిగి షహ్మయం. మన్మకమ సాంతం అయ్యేదాకా, మనపని ముగిసేనాకా ఇక్కడ, ఈ భౌతిక విశ్వంలోని సమ స్థంలో నచ్చివానందం సఫలమయేక్తి దాకా ఇది కొన పాగుతూనే ఉంటుంది. తన ము\_క్రికోనమో రేదా ఏకొద్దిమంది ముక్తికోనమో పాటుప్రేవాని కార్యం ఆతడు విజయం సాధించినా హూ స్వల్ఫ్ సైనడే. కాని మానవకాని నమ\_స్థంలోను ఆత్మశాంతి, హర్షము, పరిపూర్ణతలను శ్నీకొని రావటానికి జేవించే వానివని, ఆతరు సభలుడైనా, విఫలుడైనా పాక్షకంగా కొడ్డాలమే సాధించినా ఆది ఆంతులేని మహకా ్రర్యమే.

## లోక సాహిత్యమాల

త్రీమాత శతజయంతిని పురస్కరించుకొని మన యాం(ధ్ర్షదేశమునందలి తెలుగు ఖాషాభ్యాసులకు, రాష్ట్రేతరాం(ధ సోదరులకును త్రీమాత సాహిత్యమును తెలుగు ఖాషలో సంపుటాఅుగా అంద చేయు ఉడ్దేశ్యముతో త్రీమాత శతజయంతి గ్రాథ (ప్రమరణ సమతీ 1976 వ సంవత్సరమున ఏర్పాటైన విషయము ఆంద రకు తెల్సినదే. ఇప్పటికా సమితి పక్షాన 6 సంపుటములు తెలుగువారి సహకార ముతో (ప్రచురించబడిన సంగతియు అందరెరిగినదియే. ఇకముందు కూడ మిగిలిన సంపుటములు తెలుగువారి సహాయ సహకారాలతో ఆచ్చవేయు (ప్రణాశిక సమితి ముందున్నది.

ఇది ఇట్లుండ, త్రీమాతారవిందుల సాహిత్యము విషయ గాంభీర్య కారణముగా సులఖముగా ఆర్థముగాదను మాట తరచుగా వినబడుచున్నది. అందు నత్యము లేకపోలేదు. కాని; గంభీర సాహిత్యాధ్యయనమునకు మనమును సిద్ధము కావలయుననుటయు ఉచితమే గదా!

కాని; జీవిత భౌతికావనరాల పూ\_ర్తిచేయుటకు నిర్విరామముగా పని చేయు చున్న నేటి మానవునికి ఇటువంటి మహో న్నత సాహిత్యము నధ్యయనము చేయుటకు తీరిక, ఓపికకూడ తక్కు—పే. అటువంటప్పడు త్రీఆరవింద సాహిత్యాన్ని సామాన్యుడు అధ్యయనము చేయుట సాధ్యము గాదను మాటయు నిజమేం. బృహ ద్రంథముల కొమగో అం చేయుటయు ఆతనికి కష్టసాధ్యమే.

అందుచేత త్రీమాత శ. జ. గ్రం. ప్ర. సమీతి ఒక లఘు ప్రణాళికను చేపట్టినది. దాని పర్యవసానమే "లోక సాహిత్యమాల". సామాన్యుడర్థము చేసి కొనుటకు వీలగు ఖాషలో, చిన్న చిన్న ప్రక్షములుగా, సరసమైన ధరలకు త్రీ మాతారవిందుల సాహిత్యమును తెలుగు వారి కందించాలను ఖావమే దీనికి పునాది. ఇట్టి సాహిత్యమును ఒరిస్సా రాష్ట్రమున ఒరియా ఖాషలో అక్కడి త్రీ మాతారవింద కేంద్రములందించి మార్గదర్శకములైనవి.

ఇట్టి లోక సాహిత్యమాలలో మొదటి కుసుమముగా త్రీ నళిస్కొంత గు ప్రగారి, 'Sweet Mother' అను ఆంగ్ల రచనకు "త్రీ మధుమయీ మాత" యను తెలుగు ఆనువాదమును ఒకటి, రెండు ఖాగాలుగా సమీతి ముద్రించినది.